
Quand la pensée avance larvée
FIGURES DE LARVE DANS LA PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

________

Élise TOURTE

(Université de Strasbourg, Configurations littéraires)

Pour citer cet article :
Élise TOURTE,  « Quand  la  pensée  avance  larvée.  Figures  de  la  larve  dans  la  philosophie 
contemporaine »,  Revue Proteus,  no 23, Esthétiques invertébrées, Chloé Pretesacque et Mayeul Victor-
Pujebet (coord.), 2025, p. 33-38.

Résumé
Le texte explore le thème de la larve comme figure qui sert d’opérateur de sens dans la philosophie 
contemporaine.  Il  s’ouvre sur la devise de Descartes,  « Larvatus prodeo »,  réinterprétée comme geste 
d’une  avancée  larvée.  La  larve  est  ici  associée  à  une  résistance  aux  formes  finies  et  à  la  rigidité  
conceptuelle.  J’analyse  des  figures  de  la  larve  dans  les  œuvres  de  Michaux,  Deleuze et  Simondon,  
montrant  comment  elles  contestent  les  deux  traditions  philosophiques  du  cartésianisme  et  de 
l’hégélianisme. La larve évoque un état inachevé et une fluidité permanente, à travers des concepts 
comme la néoténie et la transduction. Une lecture politique est aussi proposée à travers le film Parasite  
de Bong Joon-ho, où la tactique des « larves sociales » lutte contre les dynamiques de pouvoir de la 
haute bourgeoisie. La larve est donc vue comme un outil de subversion pour déconstruire la logique 
unaire et identitaire.

Larve — Cartésianisme — Hégélianisme — Deleuze — Simondon — Parasite

Abstract
The text examines the concept of  the larva as a metaphor and operative idea in contemporary philosophy. It begins with  
Descartes’ motto, “Larvatus prodeo”, interpreted as a gesture of  advancing in a larval state. The larva is associated with  
resistance to fixed forms and conceptual rigidity. I then explore larval figures in the works of  Michaux, Deleuze, and  
Simondon, demonstrating how they challenge the two philosophical traditions of  Cartesianism and Hegelianism. The  
larva evokes an unfinished state and continuous fluidity, through concepts like neoteny and transduction. A political  
perspective is offered via Bong Joon-ho’s film Parasite, where the tactics of  “social larvae” counter power dynamics of  the  
upper-class. The larva is portrayed as a subversive tool to deconstruct unary and identity-based logic.

Larva — Cartesianism — Hegelianism — Deleuze — Simondon — Parasite



Revue Proteus – Cahiers des théories de l’art

Quand la pensée avance larvée
FIGURES DE LARVES DANS LA PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

« Larvatus  prodeo »,  j’avance  masqué :  telle  est  la 
devise de Descartes, figurant dans des notes pri-
vées  de  16191.  Roland Barthes  ajoute :  « je 
m’avance en montrant mon masque du doigt2 ». 
Il  me plaît  de proposer  une traduction un peu 
différente :  j’avance  larvé,  donc  j’avance  comme 
une larve ; je m’avance en montrant ma larve (ou 
mes  larves)  du  doigt.  L’image  en  fait  surgir 
d’autres :  celle d’êtres apodes et donc rampants 
qui se déplacent discrètement sous les yeux d’hu-
mains  effarés  ou  sous  les  lentilles  des  micro-
scopes. Avancer comme une larve, c’est avancer 
sans  s’achever.  Il  s’agit  d’une  stratégie  de  lutte 
contre l’injonction à la bonne forme, à la verté-
bration.  La larve,  au-delà  de  la  figure  ou de la 
métaphore, se présente comme un véritable opé-
rateur de sens. Elle fait signe vers un autre type 
de concepts, qu’on pourrait nommer des concepts  
mous, auxquels elle donne de fait son indéfinition 
et  son  absence  de  rigidité.  Les  sujets  larvaires 
ramollissent le sujet pensant, la  néoténie assouplit 
la dialectique. Plus encore, la larve remue de l’in-
térieur toute tentative conceptuelle. Dans la pro-
position qui suit, je marquerai deux haltes, la pre-
mière  chez  Gilles Deleuze  et  la  seconde  chez 
Gilbert Simondon,  en  montrant  comment  les 
larves  permettent  à  ces  deux  philosophes  de 
s’inscrire en porte-à-faux par rapport à deux tra-
ditions philosophiques, le cartésianisme pour l’un 
et l’hégélianisme pour l’autre. La larve me paraît 
être l’alliée d’une nouvelle conception de l’indi-
vidu  et  de  la  pensée  qui  émerge  dans  les 
années 1960 en France.

1. René DESCARTES,  Cogitationes Privatae (1619), dans  Œuvres,  
vol. X, Paris, Vrin, 1996, p. 213.
2. Roland  BARTHES,  « Les  lunettes  noires.  Cacher. »,  Frag-
ments d’un discours amoureux, Paris, Éditions du Seuil, 1977, 
p. 53.

Larves de la transcendance

Le  point  de  départ  que  j’ai  choisi  pour  cette 
déambulation est extra-philosophique. Il donne à 
découvrir  des  préconcepts  chez  un  écrivain  qui 
s’est aussi, par moments, fait philosophe. Il s’agit 
d’un  texte  d’Henri Michaux,  extrait  du  recueil 
Vents et Poussières  (1962). Dans ce texte, on trouve 
une description du champ de la conscience, une 
spatialisation  de  cette  dernière.  Des  formes 
embryonnaires  se  trouvent  en  marge  de  cet 
espace, en périphérie, comme dans une zone dont 
elles  affleureraient.  Elles  sont  « en  attente  aux 
fenêtres opaques » :

Lointaines  aussi  d’une  autre  façon  quoique  tout 
près. Qui sait ? Rôdeuses mal détachées, mal atta-
chées  (qui  stimulez ?  gênez ?  contrecarrez ?)  au-
delà ? en deçà, trans moi ? illuminées et dérisoires, 
humaines  trop  humaines,  des  consciences  incon-
nues, larves de la transcendance. Des consciences 
en tous sens3.

Les « larves de la transcendance » jouent le rôle de 
ce qui n’est pas encore pleinement conscient, mais 
pourrait le devenir, de consciences en attente de 
métamorphose. Il est possible de voir en elles une 
forme de ça, qui attend d’intégrer le conscient. Le 
ça  est  l’une  des  trois  instances  de  la  deuxième 
topique freudienne, avec le moi et le surmoi4.  Il 
s’agit  d’une  instance  pulsionnelle,  qui  entre  en 
conflit  avec  les  deux  autres.  Les  actions  des 
consciences  embryonnaires  dont  parle  Michaux 
(stimuler, gêner, contrecarrer) sont aussi celles du 
ça, qui constitue un puissant réservoir psychique. 
Néanmoins, pour Freud, le ça doit d’une certaine 
manière être transcendé : « Là où était le ça, doit 

3. Henri MICHAUX, « Le champ de ma conscience »,  Vents et  
Poussières  (1962), dans  Œuvres complètes,  vol. III, Paris, Galli-
mard, 2004, p. 211.
4. Sigmund FREUD, Le Moi et le Ça (1923), dans Essais de psy-
chanalyse, J. Laplanche (trad.), Paris, Payot, 1981, p. 219-274.

33



Revue Proteus no 23 – Esthétiques invertébrées

advenir  du moi [Wo es  war,  soll  Ich  werden]1 ».  Le 
verbe  sollen renvoie  à  un  impératif.  Génétique-
ment, le moi et le surmoi constituent des différen-
ciations du ça. Dans le texte de Michaux, la situa-
tion périphérique des larves annonce un proces-
sus qui n’est pas un dépassement par la transcen-
dance, mais une intégration progressive de cette 
dernière. Ça grouille dans une zone d’à venir, une 
zone d’émergence de la pensée. Prendre la larve 
comme figure de la transcendance fait considérer 
une transcendance qui n’est  pas grandiose,  mais 
plutôt minuscule, et humble. On envisage ainsi ce 
que Roger  Dadoun nomme une « métaphysique 
larvaire,  larvée,  comme  en  suspens  d’être,  se 
recueillant  dans  la  patiente  fœtalité  d’une  éclo-
sion2 ».

Au cours de mes recherches, il se trouve que 
c’est par l’entremise de Michaux que je suis entrée 
en  contact  avec  les  larves,  qui  sont  des  motifs 
anciens chez lui. Dès son récit de voyage Ecuador  
en 1929, il  parle de ses tentatives avortées pour 
peindre différemment. L’Amérique du Sud devait 
stimuler sa créativité. Il n’en est rien :

Bas et bassement je m’étais dit aujourd’hui : « Ce 
que tu as vu, tu pourrais le peindre en couleurs ». 
Mais le moi de moi n’a pas voulu et sur la toile 
sont apparus mes larves et fantômes fidèles,  qui 
ne  sont  de  nulle  part,  ne  connaissent  rien  de 
l’Équateur3.

Le créateur espérait trouver le reflet lumineux de 
ses explorations dans ses dessins, mais seuls des 
ectoplasmes  et  des  vers  délavés  se  présentent. 
Face à la tentative de représenter les paysages qui 
l’entourent,  des  formes  remontent  des  profon-
deurs.  Partout où il  va,  le narrateur du texte de 
Michaux traîne son intériorité, son « moi de moi ». 
Cette  expression  suggère  que  ce  moi-amas  de 
larves et de spectres est le plus authentique, tandis 
que  le  moi  social  est  le  plus  faux.  Les  larves, 

1. Sigmund FREUD, « XXIXe Conférence » dans Nouvelles confé-
rences d’introduction à la psychanalyse, R.-M. Zeitlin (trad.), Paris, 
Gallimard, 1984, p. 110.
2. Roger  DADOUN, « Ténuité de l’être » dans Michel Collot, 
Jean-Pierre Martin (dir.),  Passages et langages d’Henri Michaux, 
Paris, José Corti, 1987, p. 13.
3. Henri  MICHAUX,  Ecuador  (1929)  dans  Œuvres  complètes,  
vol. I, Paris, Gallimard, 1998, p. 177.

comme  les  fantômes,  résistent  à  l’achèvement 
(d’un système, d’une œuvre,  d’un projet) :  là  est 
leur potentiel agaçant et subversif.

Dramatisation

J’entends un écho de ces larves de Michaux dans 
une conférence prononcée par Deleuze en 1967, 
intitulée « La méthode de dramatisation4 ». Certes, 
le  philosophe  a  été  influencé  par  Antonin 
Artaud5, sans doute plus que par Michaux, dans sa 
manière de théâtraliser de la pensée. Pour lui, cette 
dernière constitue :

Un étrange  théâtre  fait  de  déterminations  pures, 
agitant  l’espace  et  le  temps,  agissant  directement 
sur  l’âme,  ayant  pour  acteurs  des  larves  et  pour 
lequel Artaud avait choisi le mot de « cruauté »6.

En outre, Deleuze ne parlerait pas de « larves de 
la  transcendance »,  puisqu’il  se  pose  comme 
contempteur  de  l’idée-même  de  transcendance, 
comme je le montrerai dans ce texte. Néanmoins, 
on peut  penser  que le  philosophe a  lu  Vents  et  
Poussières.  La première référence à Michaux dans 
son œuvre se trouve en effet dans Logique du sens  
en 1969. Il a dédicacé à l’écrivain ce dernier livre, 
ainsi que Différence et répétition (1968) :

À H. M. (entre tant d’autres choses : vous avez su 
dire sur la  schizophrénie plus et  tellement mieux 
que tout ce qu’on a jamais dit, et vous en quelques 
pages […]). Admiration de chacun de vos livres7.

Après cette mise en contexte, présentons la confé-
rence de Deleuze. Elle s’intéresse à la dramatisa-
tion, une manière d’élaborer des idées, et de pro-
céder avec elles. Les idées se découvrent en dra-
matisant la pensée, c’est-à-dire en posant les ques-
tions « qui ? comment ? combien ? où et quand ? 

4. Gilles DELEUZE, « La méthode de dramatisation », L’île dé-
serte et autres textes (1967), Paris, Minuit, 2002.
5. Voir Anne BOUILLON,  Gilles Deleuze et Antonin Artaud,  Pa-
ris, L’Harmattan, 2016.
6. Gilles DELEUZE, op.  cit., p. 137.
7. Lettre citée dans le volume III des Œuvres complètes de Mi-
chaux, Paris, Gallimard, 2004, p. XXXIX.

34



Revue Proteus – Cahiers des théories de l’art

dans quel cas1 ? » Cette liste fait l’économie de la 
question  qu’est-ce  que,  ti  esti,  celle  de  Platon : 
« Lorsque  je  me demande  qu’est-ce  que ?, je  sup-
pose qu’il y a une essence derrière les apparences, 
ou du moins quelque chose d’ultime derrière les 
masques2 ». Si on compare l’émergence des idées 
à l’apparition de larves, la méthode de dramatisa-
tion suppose de ne plus se soucier de ce qui vient 
après ces dernières, et qui pourrait les transcender. 
En posant ces questions, on voit apparaître, sous-
jacents  à  toute  construction  intellectuelle,  des 
mouvements,  des  forces,  des  tensions.  On 
découvre également des « sujets larvaires3 ». Cer-
tains affects sont en effet l’affaire, plus que d’un 
sujet complet, de subjectivités esquissées :  « Une 
colère est une dramatisation qui met en scène des 
sujets larvaires4 ». Les « sujets larvaires » peuvent 
supporter  des  mouvements  qui  tueraient  le  vrai 
sujet, le bon sujet, que Deleuze identifie comme le 
cogito de Descartes.  Ce sujet  cartésien est  celui 
qui  se fonde par la  pensée.  C’est  un sujet  actif, 
puissant, qui se maîtrise lui-même et peut maîtri-
ser les autres. À ce sujet rationnel, Deleuze pré-
fère,  dira-t-il  plus  tard,  un sujet  « patient  plutôt 
qu’agent »,  « conclu  des  états  par  lesquels  il 
passe5 ».  Cette  émergence  du  sujet  à  partir  des 
phases  qu’il  traverse  ne  révèle  aucunement  sa 
transcendance.  Deleuze  et  Guattari  réfuteront 
d’ailleurs  le  « travail  de  taupe  du  transcendant 
dans  l’immanence6 » ;  ni  larves  ni  taupes  de  la 
transcendance  ne  préparent,  au  sein  de  l’imma-
nence,  la  venue de  la  transcendance.  Les  larves 
constituent en effet une pure immanence.

Le larvaire est une manière de venir à bout du 
sujet  unaire,  molaire,  de  Descartes,  dans  sa 
majesté – ou peut-être d’une certaine théorie de la 
subjectivité imputée à tort à Descartes. Dans un 
entretien entre Évelyne Grossman et Jacob Rogo-
zinski, ce dernier critique la lecture deleuzienne :

1. Gilles DELEUZE, op.  cit., p. 134.
2. Ibid., p. 159.
3. Ibid., p. 137.
4. Ibid., p. 151.
5. Gilles  DELEUZE,  L’image-temps, Paris, Minuit, 1985, p. 181, 
p. 175.
6. Gilles DELEUZE, Félix GUATTARI, Qu’est-ce que la philosophie ?  
(1991), Paris, Minuit, 2005, p. 48.

Le cogito cartésien n’est pas ce « sujet achevé, bien 
constitué »  qu[e  Deleuze]  récuse.  C’est  un  moi 
intermittent  et  précaire  qui  ne  parvient  pas  à  se 
fonder lui-même, à persister par lui-même d’un ins-
tant à l’autre7.

Il fait alors entendre que l’ego cogito est plus larvaire 
qu’il n’y paraît. Dans son propre ouvrage, le phé-
noménologue parle d’ailleurs d’« ego fluents, lar-
vaires8 ».  La  conception de  la  transcendance  du 
sujet  se  cristallise  autour  de  l’image de la  larve. 
Pour Jacob Rogozinski, c’est par la « synthèse pas-
sive9 »  des  impressions  des  ego  larvaires  que  le 
sujet peut advenir. À ses yeux, Deleuze met à bas 
l’ego, produisant un « égicide10 » : le moi est dis-
sipé  au  profit  des  larves,  qui  prennent  toute  la 
place.  Une image vient  alors,  comme tirée  d’un 
film de Dario Argento : le moi, craquelé, morcelé 
et se morcelant, un tas de vers grouillant à l’inté-
rieur de lui. 

Néoténie

La contamination de la pensée par les larves qui 
se rencontre chez Gilles Deleuze se retrouve chez 
un  autre  penseur,  Gilbert Simondon,  dans  le 
sillage d’une nouvelle  conception de l’individua-
tion.  Le  philosophe  propose  un  modèle  inédit 
pour  penser  l’individuation :  un modèle  à  partir 
des larves. Le vivant s’individue en permanence, il 
est  « agent  et  théâtre  d’individuation11 ».  Pour 
Simondon,  il  reste  quelque  chose  de  la  larve  à 
tous les stades de l’individuation. Un concept se 
présente dans cette pensée, celui de néoténie12 (de 
neo, nouveau, et  tenein, s’étendre). Georges Lapas-
sade  introduit  ce  concept  en  France  lors  de  sa 
soutenance  de  thèse  le  31 mai 1963.  Dans  son 
jury  figure  d’ailleurs  Georges Canguilhem,  déjà 

7. Évelyne  GROSSMAN,  Jacob  ROGOZINSKI,  « Deleuze lecteur 
d’Artaud  –  Artaud  lecteur  de  Deleuze »,  Rue  Descartes  
2008/1, no 59, p. 78-91, p. 88.
8. Jacob ROGOZINSKI, Le Moi et la chair, introduction à l’ego-ana-
lyse, Paris, Le Cerf, 2006, p. 172.
9. Ibid., p. 173.
10. Ibid., p. 13.
11. Gilbert  SIMONDON,  L’Individu et sa genèse physico-biologique  
(1964), Grenoble, Jérôme Milon, 1995, p. 27.
12. Ibid., p. 150.

35



Revue Proteus no 23 – Esthétiques invertébrées

présent à la soutenance de Simondon en 19581. 
Selon le modèle de la néoténie, l’être humain est 
inachevé et  des formes antérieures sont conser-
vées  à  chaque  étape  de  son  développement. 
Marion Zilio  consacre  à  ce  processus  quelques 
pages de son Livre des larves. Elle précise qu’il y a 
néoténie  lorsque  les  « caractères  normalement 
transitoires  de  la  juvénilité »  deviennent  des 
« caractères  acquis  et  transmissibles2 ».  Elle  sou-
ligne que c’est suite à l’étude d’une espèce, l’axo-
lotl,  que  fut  avancée  l’hypothèse  d’un  humain 
néoténique3.  Certains  spécimens  de  cet  animal 
vivant dans des lacs mexicains ont deux formes 
possibles à l’âge adulte : une forme intégrale, celle 
d’une salamandre tigrée évoluant sur terre, et une 
forme  néoténique,  celle  de  la  larve  aquatique. 
L’axolotl peut ainsi passer sa vie sans se métamor-
phoser,  et  même  se  reproduire  à  l’état  larvaire. 
Chez Simondon, envisager une néoténie dans l’in-
dividuation revient à contrer la dialectique hégé-
lienne.

Pour  Hegel,  l’individuation  est  un  soulève-
ment, une sursomption (Aufhebung). Elle s’accom-
plit surtout dans l’éthique :

C’est dans ce contenu du monde éthique que nous 
voyons atteintes les fins que s’assignaient les précé-
dentes figures sans substance de la conscience ; ce 
que la raison n’appréhendait que comme objet est 
devenu conscience de soi, et ce que cette dernière 
n’avait qu’en elle-même est présent comme effecti-
vité vraie4.

Dans la vie éthique (Sittlichkeit), c’est-à-dire tout ce 
qui concerne les mœurs et les institutions d’une 
communauté, l’individu prend conscience de lui-
même, et les figures de la conscience qui étaient 
jusqu’alors inconsistantes se trouvent ainsi effec-
tuées.  Comme  les  larves  de  Michaux,  elles 
affleurent  et  en  viennent  à  constituer  la 

1. Sur  l’importance  de  cette  thèse,  voir  Marc  LEVIVIER, 
« L’homme inachevé : à propos de la thèse de Georges La-
passade », Nouvelle  revue  de  psychosociologie,  2010/1,  no 9, 
p. 177-185.
2. Marion ZILIO, Le Livre des larves, Paris, PUF, 2020, p. 99.
3. Ibid., p. 98.
4. Georg Wilhelm Friedrich HEGEL,  Phénoménologie  de  l’es-
prit  (1807),  J.-P. Lefebvre  (trad.),  Paris,  GF Flammarion, 
p. 399.

conscience  pour  elle-même.  La  traduction  du 
terme  d’Aufhebung pose  des  problèmes  sur  les-
quels il n’est pas pertinent de revenir ici5. Disons 
simplement que ce substantif  installe une vision 
de la subjectivation comme consécration, stabili-
sation à partir de formes mouvantes, qui sont du 
même coup annihilées. Pour s’en convaincre, on 
peut lire ce passage où Hegel précise les enjeux de 
son ouvrage majeur :

J’ai  dans  la  Phénoménologie  de  l’esprit produit  un 
exemple de cette méthode [la méthode dialectique] 
en  l’appliquant  à  un  objet  plus  concret,  à  la 
conscience. Il y a ici des figures de la conscience, 
dont  chacune,  dans  sa  réalisation,  se  dissout  en 
même temps elle-même, a pour résultat sa propre 
négation, — et par là, est passée dans une figure 
plus haute6.

On voit dans les deux citations qui précèdent que 
le passage à la conscience est aussi un processus 
de  maturation.  À ce  modèle,  Gilbert  Simondon 
oppose celui de la transduction (de trans, à travers, 
et ductio, l’action de conduire). La transduction est 
non-dialectique ; elle donne l’idée d’un chemin qui 
se constitue au gré du cheminement. L’histoire de 
l’humanité se raconte en ces termes : « L’évolution 
est une transduction plus qu’un progrès continu 
ou dialectique7 ». La pensée procède aussi de cette 
manière pour le philosophe. On ne chemine pas 
vers la vérité, le parcours en lui-même constitue la 
seule vérité à laquelle il est possible d’avoir accès. 
D’ailleurs,  le paradigme de l’accès,  qui fait  signe 
vers une téléologie, se montre lui-même hors de 
propos.  Mais  les  mots  semblent  manquer  pour 
dire cette opération, qui fonctionne de proche en 
proche.

Dans  la  même  décennie,  certaines  expé-
riences  de  psychotropes  mettent  au  jour  le 
caractère  erratique  des  actes  de  conscience. 

5. Voir  François  FÉDIER,  « L’intraduisible »,  Revue  philoso-
phique de la France et de l’étranger, 2005/4, t. 130, p. 481-488, 
Philippe  BÜTTGEN,  « aufheben » dans Barbara  CASSIN (dir.), 
Vocabulaire européen des philosophies  : dictionnaire des intraduisibles, 
Paris, Éditions du Seuil, 2019, p. 152-156
6. Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Science de la logique. Livre  
Premier  –  L’Être (1832),  B. Bourgeois  (trad.),  Paris,  Vrin, 
2015, p. 61.
7. Gilbert SIMONDON, op.  cit., p. 169.

36



Revue Proteus – Cahiers des théories de l’art

Sous  cannabis,  Henri  Michaux  réalise  que  ce 
qu’il appelle lui-même la néoténisation est la loi 
de la pensée :

Avant  qu’une  pensée  ne  soit  accomplie,  venue  à 
maturité, elle accouche d’une nouvelle, et celle-ci à 
peine  née,  incomplètement  formée,  en  met  au 
monde une autre, une nichée d’autres qui sembla-
blement  se  répondent  en  renvois  inattendus  et 
irrattrapables  et  que  jusqu’à  présent  je  n’ai  pas 
réussi à rendre1.

Ce théâtre de la pensée que le cannabis permet 
d’entrevoir est une remise en question des struc-
turations  logiques.  Une  telle  théorie  n’est  pas 
seulement pertinente à propos de l’individuation 
psychique (à l’échelle du moi), elle est aussi valable 
pour la formation des sociétés. Ces dernières se 
constituent à partir de stades larvaires, qui conti-
nuent d’être présents au fil des évolutions. Au lieu 
d’éradiquer les larves, il  faudrait donc voir com-
ment  elles  persistent.  On  toucherait  ainsi  aux 
implications politiques du larvaire.

Un regard extra-européen peut être appelé sur 
cette  question.  Le  film  du  cinéaste  sud-coréen 
Bong Joon-ho  Parasite2 nous  présente  la  famille 
Kim.  Ses  membres  pourraient  être  considérés 
comme des  larves sociales  : ils sont tous les quatre 
au  chômage  et  vivent  entassés  dans  un  taudis, 
profitant du réseau Wi-Fi de leurs voisins. Le fils 
commence  à  s’inviter  dans  une  résidence  bour-
geoise de Séoul, en donnant des cours d’anglais à 
l’enfant d’un couple aisé, les Park. Peu à peu, la 
fille, le père et la mère entrent également au ser-
vice de cette famille, en faisant licencier le chauf-
feur  puis  la  gouvernante  Guk Moon-kwang.  Le 
parasitisme,  sans  déstabiliser  directement  l’hôte 
(ici,  les Park),  procède de proche en proche. La 
surveillance vidéo des entrées  et  sorties  dans la 
demeure n’empêche pas les parasites de préparer 
subrepticement  leur  revanche,  leur  insurrection 
par le bas. Pour ajouter aux nombreuses ramifica-
tions  du  film,  les  larves  que  représentent  les 
membres  de  la  famille  Kim  sont  elles-mêmes 
parasitées  par  d’autres.  La  gouvernante  héberge 

1. Henri  MICHAUX,  Connaissance  par  les  gouffres  (1961,  1967) 
dans Œuvres complètes, vol. III, op.  cit., p. 47.
2. BONG Joon-ho (réal.), Parasite, 2019, 132 min.

en secret son mari dans la cave de la maison des 
Park, entravant le projet de contamination de cet 
univers par les Kim.

À l’arrière-plan, la critique d’un système intel-
lectuel peut se déceler dans ce film. En un sens, 
les parasites viennent s’immiscer dans une philo-
sophie. En effet, de la même manière que la dia-
lectique  de  Hegel  et  le  rationalisme  cartésien 
imprègnent  la  pensée  européenne,  la  tradition 
confucianiste  est  très  présente  en  Corée.  Parmi 
ses principes figure la stricte obéissance aux per-
sonnes de rang supérieur. Elle sert ainsi les inté-
rêts  de la  classe bourgeoise.  Cette dernière pré-
tend s’ériger contre les couches les plus basses et 
les transcender. Cette domination va de pair avec 
une domestication des  émotions.  L’espace de la 
maison le symbolise dans Parasite : aux pauvres les 
sous-sols fétides, aux riches le salon aseptisé ; aux 
pauvres  le  ressentiment  hargneux,  aux  riches  la 
tempérance.  Mais  au  lieu  d’une  transcendance, 
c’est  un  processus  sous-jacent  de  néoténisation 
qui est à l’œuvre. Le microcosme de cette maison 
où  cohabitent  trois  familles,  en  se  stratifiant, 
conserve en lui des formes et des forces souter-
raines.  La  classe  dominante,  qui  maîtrise  ses 
affects et asservit les autres, n’éteint donc pas la 
rage qui finit par lui exploser à la figure à la fin du 
long-métrage. Les Kim et le couple Guk opposent 
à la stratégie des Park,  bourgeois hypocrites qui 
avancent  masqués,  une  tactique :  celle  d’avancer 
larvés.  Cette  méthode évoque le  devenir-mineur 
conceptualisé  par  Deleuze  et  Guattari3.  Pour 
Anne Sauvagnargues, ce devenir « trac[e] une ligne 
de  fuite  sociale,  qui  conteste  la  norme actuelle, 
sans pour autant valoir elle-même pour la norme 
de demain, ni d’ailleurs souhaiter conquérir cette 
posture majeure4 ».

Les mouvements que les larves permettent de 
faire sont considérables : dépasser le rationalisme 
cartésien,  dessiner  des  possibilités  d’évolutions 
non dialectiques, une perméabilité et une fluidité 
permanentes. Les larves apparaissent en périphé-
rie de la pensée, mais viennent ensuite la travailler 
de l’intérieur, lui donnant certains concepts stimu-

3. Gilles  DELEUZE, Félix  GUATTARI,  Mille plateaux, Paris, Mi-
nuit, 1980, p. 143 sq.
4. Anne  SAUVAGNARGUES, « Art mineur – art majeur : Gilles 
Deleuze », Espaces Temps, no 78-79/2002, p. 120-132, p. 130.

37



Revue Proteus no 23 – Esthétiques invertébrées

lants et féconds. La philosophie, à la façon de la 
charogne  de  Baudelaire,  vit  de  ces  « noirs 
bataillons de larves » qui agitent son grand corps :

Tout cela descendait, montait comme une vague
Ou s’élançait en pétillant
On  eût  dit  que  le  corps,  enflé  d’un  souffle 

vague,
Vivait en se multipliant1.

Comment achever ce parcours avec les larves, qui 
a osé emprunter quelques raccourcis dans la terre 
grouillante  de  la  philosophie  contemporaine ? 
Plutôt que de conclure, lançons énergiquement un 
sort, avec Anne Sauvagnargues encore :

Contre la logique de l’un, la politique de l’identi-
taire,  vivent  les  tiques,  les  meutes,  les  larves,  qui 
bousculent nos seuils de perception et nos instru-
ments de mesure ! […] Chaque fois que notre pen-
sée  se  repose  sur  des  mots  isolés,  des  entités 
stables, qu’elle se met à compter sur ses doigts — 
glissons vers les tiques, les meutes, les larves que 
nous sommes, avec qui nous formons des compo-
sitions de rapports2.

La philosophe nous fait ici préférer à la rationalité 
(de  ratio,  ce  calcul  du  décompte  sur  les  doigts) 
l’accueil des multiplicités qui nous habitent. Oui, 
glissons  vers  les  larves  que nous sommes,  ram-
pons  vers  elles,  plutôt  que  de  chercher  à  nous 
éloigner de l’étoupe que leur prolifération forme.

Élise TOURTE

1. Charles  BAUDELAIRE,  « Une charogne » (1861),  Les Fleurs  
du mal, dans Œuvres complètes, Paris, Gallimard, 1975, p. 31.
2. Anne SAUVAGNARGUES, « Éditorial », dans Chimères, 2010/2, 
no 73, p. 9-14.

38


