Pll()’l‘l‘ Us

Cahiers des théories de I’art

| Quand la pensée avance larvée
FIGURES DE LARVE DANS LA PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

Elise TOURTE
(Université de Strasbourg, Configurations littéraires)

Pour citer cet article :

Elise TOURTE, «Quand la pensée avance larvée. Figures de la larve dans la philosophie
contemporaine », Revue Protens, n° 23, Esthétiques invertébrées, Chloé Pretesacque et Mayeul Victor-
Pujebet (coord.), 2025, p. 33-38.

Résumé

Le texte explore le théeme de la larve comme figure qui sert d’opérateur de sens dans la philosophie
contemporaine. Il s’ouvre sur la devise de Descartes, « Larvatus prodeo », réinterprétée comme geste
d’une avancée larvée. La larve est ici associée a une résistance aux formes finies et a la rigidité
conceptuelle. J’analyse des figures de la larve dans les ceuvres de Michaux, Deleuze et Simondon,
montrant comment elles contestent les deux traditions philosophiques du cartésianisme et de
I’hégélianisme. La larve évoque un état inachevé et une fluidité permanente, a travers des concepts
comme la néoténie et la transduction. Une lecture politique est aussi proposée a travers le film Parasite
de Bong Joon-ho, ou la tactique des « larves sociales » lutte contre les dynamiques de pouvoir de la
haute bourgeoisie. La larve est donc vue comme un outil de subversion pour déconstruire la logique
unaire et identitaire.

Larve — Cartésianisme — Hégélianisme — Deleuze — Simondon — Parasite

Abstract

The text examines the concept of the larva as a metaphor and operative idea in contemporary philosophy. 1t begins with
Descartes’ motto, “Larvatus prodeo”, interpreted as a gesture of advancing in a larval state. The larva is associated with
resistance to fixced forms and conceptual rigidity. 1 then explore larval figures in the works of Michaux, Delenze, and
Simondon, demonstrating how they challenge the two philosophical traditions of Cartesianism and Hegelianism. The
larva evokes an unfinished state and continnous fluidity, through concepts like neoteny and transduction. A political
perspective is offered via Bong Joon-ho’s film Parasite, where the tactics of “social larvae” counter power dynamics of the
upper-class. The larva is portrayed as a subversive tool to deconstruct unary and identity-based logic.

Larva — Cartesianism — Hegelianism — Deleuze — Simondon — Parasite



Revue Proteus — Cahiers des théories de lart

Quand la pensée avance larvée
FIGURES DE LARVES DANS LA PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

« Larvatus  prodeo », j'avance masqué : telle est la
devise de Descartes, figurant dans des notes pri-
de 1619'. Roland Barthes ajoute: «j
m’avance en montrant mon masque du doigt? ».
Il me plait de proposer une traduction un peu
différente : j'avance larvé, donc j’avance comme
une larve ; je m’avance en montrant ma larve (ou
mes larves) du doigt. I'image en fait surgir
d’autres : celle d’étres apodes et donc rampants
qui se déplacent discretement sous les yeux d’hu-
mains effarés ou sous les lentilles des micro-
scopes. Avancer comme une larve, c’est avancer
sans s’achever. I s’agit d’une stratégie de lutte
contre I'injonction a la bonne forme, a la verté-
bration. La larve, au-dela de la figure ou de la
métaphore, se présente comme un véritable opé-
rateur de sens. Elle fait signe vers un autre type
de concepts, qu'on pourrait nommer des concepts
mous, auxquels elle donne de fait son indéfinition
et son absence de rigidité. Les sujets larvaires
ramollissent le sujet pensant, la néoténie assouplit
la dialectique. Plus encore, la larve remue de I'in-
térieur toute tentative conceptuelle. Dans la pro-
position qui suit, je marquerai deux haltes, la pre-
miere chez Gilles Deleuze et la seconde chez
Gilbert Simondon, en montrant comment les
larves permettent a ces deux philosophes de
s’inscrire en porte-a-faux par rapport a deux tra-
ditions philosophiques, le cartésianisme pour I'un
et ’hégélianisme pour I'autre. La larve me parait
étre lalliée d’une nouvelle conception de I'indi-
vidu et de la pensée qui émerge dans les
années 1960 en France.

vées «je

1. René DEscartes, Cogitationes Privatae (1619), dans (Euwres,
vol. X, Paris, Vrin, 19906, p. 213.

2. Roland BartHEs, « Les lunettes noires. Cacher. », Frag-
ments d’un discours amonrenx, Patis, Editions du Seuil, 1977,

p- 53.

Larves de la transcendance

Le point de départ que j’ai choisi pour cette
déambulation est extra-philosophique. Il donne a
découvrir des préconcepts chez un écrivain qui
s’est aussi, par moments, fait philosophe. Il s’agit
dun texte d’Henti Michaux, extrait du recueil
Vents et Poussieres (1962). Dans ce texte, on trouve
une description du champ de la conscience, une
spatialisation de cette derniere. Des formes
embryonnaires se trouvent en marge de cet
espace, en périphérie, comme dans une zone dont
elles affleureraient. Elles sont « en attente aux
fenétres opaques » :

Lointaines aussi d’une autre fagon quoique tout
pres. Qui sait ? Rédeuses mal détachées, mal atta-
chées (qui stimulez ? génez ? contrecarrez ?) au-
dela ? en deca, trans moi ? illuminées et dérisoires,
humaines trop humaines, des consciences incon-
nues, larves de la transcendance. Des consciences
en tous sens3.

Les «larves de la transcendance » jouent le réle de
ce qui n’est pas encore pleinement conscient, mais
pourrait le devenir, de consciences en attente de
métamorphose. 11 est possible de voir en elles une
forme de ¢a, qui attend d’intégrer le conscient. Le
ca est 'une des trois instances de la deuxiéme
topique freudienne, avec le moi et le surmoi4. I
s’agit d’'une instance pulsionnelle, qui entre en
conflit avec les deux autres. Les actions des
consciences embryonnaires dont parle Michaux
(stimuler, géner, contrecarrer) sont aussi celles du
¢a, qui constitue un puissant réservoir psychique.
Néanmoins, pour Freud, le ¢a doit d’une certaine
maniere étre transcendé : « La ou était le ¢a, doit

3. Henri Micnauvx, « Le champ de ma conscience », Vents et
Poussieres (1962), dans (Euvres complétes, vol. 111, Paris, Galli-
mard, 2004, p. 211.

4. Sigmund Freup, Le Moi et le Ca (1923), dans Essais de psy-
chanalyse, ]. Laplanche (trad.), Paris, Payot, 1981, p. 219-274.



Revue Proteus n° 23 — Esthétiques invertébrées

advenir du moi [Wo es war, soll Ich werden]' ». Le
verbe sollen renvoie a un impératif. Génétique-
ment, le moi et le surmoi constituent des différen-
ciations du c¢a. Dans le texte de Michaux, la situa-
tion périphérique des larves annonce un proces-
sus qui n’est pas un dépassement par la transcen-
dance, mais une intégration progressive de cette
derniere. Ca grouille dans une zone d’a venir, une
zone d’émergence de la pensée. Prendre la larve
comme figure de la transcendance fait considérer
une transcendance qui n’est pas grandiose, mais
plutét minuscule, et humble. On envisage ainsi ce
que Roger Dadoun nomme une « métaphysique
larvaire, larvée, comme en suspens d’étre, se
recueillant dans la patiente feetalité d’une éclo-
sion? ».

Au cours de mes recherches, il se trouve que
c’est par Pentremise de Michaux que je suis entrée
en contact avec les larves, qui sont des motifs
anciens chez lui. Dés son récit de voyage Ecuador
en 1929, il parle de ses tentatives avortées pour
peindre différemment. I’Amérique du Sud devait
stimuler sa créativité. Il n’en est rien :

Bas et bassement je m’étais dit aujourd’hui : « Ce
que tu as vu, tu pourrais le peindre en couleurs ».
Mais le moi de moi n’a pas voulu et sur la toile
sont apparus mes larves et fantomes fideles, qui
ne sont de nulle part, ne connaissent rien de
PEquateurs.

Le créateur espérait trouver le reflet lumineux de
ses explorations dans ses dessins, mais seuls des
ectoplasmes et des vers délavés se présentent.
Face a la tentative de représenter les paysages qui
Ientourent, des formes remontent des profon-
deurs. Partout ou il va, le narrateur du texte de
Michaux traine son intériorité, son « moi de moi ».
Cette expression suggere que ce moi-amas de
larves et de spectres est le plus authentique, tandis
que le moi social est le plus faux. Les larves,

1. Sigmund Freup, « xxix® Conférence » dans Nowvelles confé-
rences d'introduction a la psychanalyse, R.-M. Zeitlin (trad.), Paris,
Gallimard, 1984, p. 110.

2. Roger DapouN, « Ténuité de I'étre » dans Michel Collot,
Jean-Pierre Martin (dir.), Passages et langages d’Henri Michaux,
Paris, José Corti, 1987, p. 13.

3. Henri Micuavx, Ecuador (1929) dans Fuwres completes,
vol. I, Paris, Gallimard, 1998, p. 177.

34

comme les fantomes, résistent a 1’achévement
(d’'un systeme, d’une ceuvre, d’'un projet) : la est
leur potentiel agacant et subversif.

Dramatisation

J’entends un écho de ces larves de Michaux dans
une conférence prononcée par Deleuze en 1967,
intitulée « La méthode de dramatisation* ». Certes,
le philosophe a ¢été influencé par Antonin
Artaud®, sans doute plus que par Michaux, dans sa
maniere de théatraliser de la pensée. Pour lui, cette
derniére constitue :

Un étrange théatre fait de déterminations pures,
agitant P'espace et le temps, agissant directement
sur 'ame, ayant pour acteurs des larves et pour
lequel Artaud avait choisi le mot de « cruauté »°.

En outre, Deleuze ne patlerait pas de « larves de
la transcendance », puisquil se pose comme
contempteur de lidée-méme de transcendance,
comme je le montrerai dans ce texte. Néanmoins,
on peut penser que le philosophe a lu VVents et
Poussiéres. La premiere référence a Michaux dans
son ceuvre se trouve en effet dans Logigue du sens
en 1969. Il a dédicacé a I’écrivain ce dernier livre,
ainsi que Différence et répétition (1968) :

A H. M. (entre tant d’autres choses : vous avez su
dire sur la schizophrénie plus et tellement mieux
que tout ce quon a jamais dit, et vous en quelques
pages |...]). Admiration de chacun de vos livres’.

Apres cette mise en contexte, présentons la confé-
rence de Deleuze. Elle s’intéresse a la dramatisa-
tion, une manicre d’élaborer des idées, et de pro-
céder avec elles. Les idées se découvrent en dra-
matisant la pensée, c’est-a-dire en posant les ques-
tions « qui ? comment ? combien ? ou et quand ?

4. Gilles DeLEUZE, « La méthode de dramatisation », .7 dé-
serte et antres textes (1967), Paris, Minuit, 2002.

5. Voir Anne Bounron, Gilles Delenze et Antonin Artand, Pa-
ris, [’Harmattan, 2016.

6. Gilles DELEUZE, 0p. cit., p. 137.

7. Lettre citée dans le volume III des (Euvres complétes de Mi-
chaux, Paris, Gallimard, 2004, p. XXXIX.



Revue Proteus — Cahiers des théories de lart

dans quel cas' ? » Cette liste fait ’économie de la
question qu’est-ce que, # est7, celle de Platon :
« Lorsque je me demande gu'est-ce que 2, je sup-
pose qu’il y a une essence derriere les apparences,
ou du moins quelque chose d’ultime derricre les
masques®». Si on compare émergence des idées
a lapparition de larves, la méthode de dramatisa-
tion suppose de ne plus se soucier de ce qui vient
apres ces derniéres, et qui pourrait les transcender.
En posant ces questions, on voit apparaitre, sous-
jacents a toute construction intellectuelle, des
mouvements, des forces, des tensions. On
découvre également des « sujets larvaires3 ». Cer-
tains affects sont en effet Iaffaire, plus que d’'un
sujet complet, de subjectivités esquissées : « Une
colere est une dramatisation qui met en scene des
sujets larvaires* ». Les « sujets larvaires » peuvent
supporter des mouvements qui tueraient le vrai
sujet, le bon sujet, que Deleuze identifie comme le
cogito de Descartes. Ce sujet cartésien est celui
qui se fonde par la pensée. C’est un sujet actif,
puissant, qui se maitrise lui-méme et peut maitri-
ser les autres. A ce sujet rationnel, Deleuze pré-
fere, dira-t-il plus tard, un sujet « patient plutot
quagent », «conclu des états par lesquels il
passeS». Cette émergence du sujet a partir des
phases qu’il traverse ne révele aucunement sa
transcendance. Deleuze et Guattari réfuteront
dailleurs le «travail de taupe du transcendant
dans l'immanence®»; ni larves ni taupes de la
transcendance ne préparent, au sein de I'imma-
nence, la venue de la transcendance. Les larves
constituent en effet une pure immanence.

Le larvaire est une maniére de venir a bout du
sujet unaire, molaire, de Descartes, dans sa
majesté — ou peut-ctre d’une certaine théorie de la
subjectivité imputée a tort a Descartes. Dans un
entretien entre Fvelyne Grossman et Jacob Rogo-
zinski, ce dernier critique la lecture deleuzienne :

1. Gilles DELEUZE, gp. cit., p. 134.

2. Ibid., p. 159.

3. Ibid., p. 137.

4. Ibid., p. 151.

5. Gilles DELEUZE, L image-temps, Paris, Minuit, 1985, p. 181,
p. 175.

6. Gilles DELEUZE, Félix GUATTART, Qf'est-ce que la philosophie ?
(1991), Paris, Minuit, 2005, p. 48.

Le cogito cartésien n’est pas ce « sujet achevé, bien
constitué » qufe Deleuze] récuse. C’est un moi
intermittent et précaire qui ne parvient pas a se
fonder lui-méme, a persister par lui-méme d’un ins-
tant a Pautre’.

11 fait alors entendre que ’ego cogito est plus larvaire
qu’il 0’y parait. Dans son propre ouvrage, le phé-
noménologue parle d’ailleurs d’« ego fluents, lar-
vaires® ». La conception de la transcendance du
sujet se cristallise autour de I'image de la larve.
Pour Jacob Rogozinski, c’est par la « synthese pas-
sive? » des impressions des ego larvaires que le
sujet peut advenir. A ses yeux, Deleuze met a bas
I'ego, produisant un « égicide’ » : le moi est dis-
sipé au profit des larves, qui prennent toute la
place. Une image vient alors, comme tirée d’un
film de Dario Argento : le moi, craquelé, morcelé
et se morcelant, un tas de vers grouillant a I'inté-
rieur de lui.

Néoténie

La contamination de la pensée par les larves qui
se rencontre chez Gilles Deleuze se retrouve chez
un autre penseur, Gilbert Simondon, dans le
sillage d’une nouvelle conception de I'individua-
tion. Le philosophe propose un modele inédit
pour penser Iindividuation : un modele a partir
des larves. Le vivant s’individue en permanence, il
est «agent et théatre d’individuation'!». Pour
Simondon, il reste quelque chose de la larve a
tous les stades de I'individuation. Un concept se
présente dans cette pensée, celui de néoténie'? (de
neo, nouveau, et fenezn, s’étendre). Georges Lapas-
sade introduit ce concept en France lors de sa
soutenance de thése le 3T mai 1963. Dans son
jury figure dailleurs Georges Canguilhem, déja

7. Evelyne GrossmaN, Jacob Rocozmski, « Deleuze lecteur
d’Artaud — Artaud lecteur de Deleuze », Rue Descartes
2008/1, no 59, p. 78-91, p. 88.

8. Jacob Rocozinski, Le Moi et la chair, introduction a l'ego-ana-
lyse, Patis, Le Cerf, 2000, p. 172.

9. Ibid., p. 173.

10. Ibid., p. 13.

11. Gilbert StmoNDON, L'Tndividu et sa genése physico-biologique
(1964), Grenoble, Jérome Milon, 1995, p. 27.

12. Ibid., p. 150.



Revue Proteus n° 23 — Esthétiques invertébrées

présent a la soutenance de Simondon en 1958
Selon le modéle de la néoténie, I’étre humain est
inachevé et des formes antérieures sont conser-
vées a chaque étape de son développement.
Marion Zilio consacre a ce processus quelques
pages de son Livre des larves. Elle précise quil y a
néoténie lorsque les « caractéres normalement
transitoires de la juvénilité » deviennent des
« caracteres acquis et transmissibles? ». Elle sou-
lighe que c’est suite a ’étude d’une espece, I'axo-
lotl, que fut avancée lhypotheése d’'un humain
néoténique3. Certains spécimens de cet animal
vivant dans des lacs mexicains ont deux formes
possibles a I’age adulte : une forme intégrale, celle
d’une salamandre tigrée évoluant sur terre, et une
forme néoténique, celle de la larve aquatique.
I’axolotl peut ainsi passer sa vie sans se métamor-
phoser, et méme se reproduire a Pétat larvaire.
Chez Simondon, envisager une néoténie dans l'in-
dividuation revient a contrer la dialectique hégé-
lienne.

Pour Hegel, l'individuation est un souléve-
ment, une sursomption (Aufhebung). Elle s’accom-
plit surtout dans I’éthique :

C’est dans ce contenu du monde éthique que nous
voyons atteintes les fins que s’assignaient les précé-
dentes figures sans substance de la conscience ; ce
que la raison n’appréhendait que comme objet est
devenu conscience de soi, et ce que cette derniere
n’avait qu’en elle-méme est présent comme effecti-
vité vraiet.

Dans la vie éthique (S###lichkei?), c’est-a-dire tout ce
qui concerne les meeurs et les institutions d’une
communauté, I'individu prend conscience de lui-
méme, et les figures de la conscience qui étaient
jusqu’alors inconsistantes se trouvent ainsi effec-
tuées. Comme les larves de Michaux, elles
affleurent et en viennent 2a constituer la

1. Sur limportance de cette thése, voir Marc LEVIVIER,
« ’homme inachevé : a propos de la thése de Georges La-
passade », Nowvelle revne de  psychosociologie, 2010/1, 1o 9,
p. 177-185.

2. Marion Zio, Le Livre des larves, Paris, PUF, 2020, p. 99.

3. Ibid., p. 98.

4. Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Phénoménologie de I'es-
prit (1807), J.-P. Lefebvre (trad.), Paris, GF Flammarion,

p- 399.

36

conscience pour elle-méme. La traduction du
terme d’Aufhebung pose des problémes sur les-
quels il n’est pas pertinent de revenir ici5. Disons
simplement que ce substantif installe une vision
de la subjectivation comme consécration, stabili-
sation a partir de formes mouvantes, qui sont du
méme coup annihilées. Pour s’en convaincre, on
peut lire ce passage ou Hegel précise les enjeux de
son ouvrage majeur :

Jai dans la  Phénoménologie de lesprit produit un
exemple de cette méthode [la méthode dialectique]
en lappliquant a un objet plus concret, a la
conscience. Il y a ici des figures de la conscience,
dont chacune, dans sa réalisation, se dissout en
meéme temps elle-méme, a pour résultat sa propre
négation, — et par la, est passée dans une figure
plus haute®.

On voit dans les deux citations qui précedent que
le passage a la conscience est aussi un processus
de maturation. A ce modéle, Gilbert Simondon
oppose celui de la transduction (de #rans, a travers,
et ductio, 'action de conduire). La transduction est
non-dialectique ; elle donne I'idée d’un chemin qui
se constitue au gré du cheminement. L’histoire de
’humanité se raconte en ces termes : « L’évolution
est une transduction plus qu’un progreés continu
ou dialectique’ ». La pensée procede aussi de cette
maniere pour le philosophe. On ne chemine pas
vers la vérité, le parcours en lui-méme constitue la
seule vérité a laquelle il est possible d’avoir acces.
Drailleurs, le paradigme de P'acces, qui fait signe
vers une téléologie, se montre lui-méme hors de
propos. Mais les mots semblent manquer pour
dire cette opération, qui fonctionne de proche en
proche.

Dans la méme décennie, certaines expé-
riences de psychotropes mettent au jour le
caractere erratique des actes de conscience.

5. Voir Francois FEDIER, « L'intraduisible », Revue philoso-
phigue de la France et de I'étranger, 2005/ 4, t. 130, p. 481-488,
Philippe BurrceN, « autheben » dans Barbara Cassin (dit.),
Vocabulaire enrgpéen des philosophies : dictionnaire des intraduisibles,
Paris, Editions du Seuil, 2019, p. 152-156

6. Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Science de la logigue. Livre
Premier — 1.Etre (1832), B. Bourgeois (trad.), Paris, Vrin,
2015, p. 61.

7. Gilbert SIMONDON, 0p. ¢it., p. 169.



Revue Proteus — Cahiers des théories de lart

Sous cannabis, Henri Michaux réalise que ce
qu’il appelle lui-méme la néoténisation est la loi
de la pensée :

Avant qu’une pensée ne soit accomplie, venue a
maturité, elle accouche d’une nouvelle, et celle-ci a
peine née, incompletement formée, en met au
monde une autre, une nichée d’autres qui sembla-
blement se répondent en renvois inattendus et
irrattrapables et que jusqu’a présent je n’ai pas
réussi a rendre’.

Ce théatre de la pensée que le cannabis permet
d’entrevoir est une remise en question des struc-
turations logiques. Une telle théorie n’est pas
seulement pertinente a propos de l'individuation
psychique (a I’échelle du moi), elle est aussi valable
pour la formation des sociétés. Ces derniéres se
constituent a partir de stades larvaires, qui conti-
nuent d’étre présents au fil des évolutions. Au lieu
d’éradiquer les larves, il faudrait donc voir com-
ment elles persistent. On toucherait ainsi aux
implications politiques du larvaire.

Un regard extra-européen peut ctre appelé sur
cette question. Le film du cinéaste sud-coréen
Bong Joon-ho Parasit nous présente la famille
Kim. Ses membres pourraient étre considérés
comme des Jarves sociales : ils sont tous les quatre
au chomage et vivent entassés dans un taudis,
profitant du réseau Wi-Fi de leurs voisins. Le fils
commence a s’inviter dans une résidence bout-
geoise de Séoul, en donnant des cours d’anglais a
I'enfant d’un couple aisé, les Park. Peu a peu, la
fille, le pere et la mére entrent également au ser-
vice de cette famille, en faisant licencier le chauf-
feur puis la gouvernante Guk Moon-kwang. Le
parasitisme, sans déstabiliser directement I’hote
(ici, les Park), procede de proche en proche. La
surveillance vidéo des entrées et sorties dans la
demeure n’empéche pas les parasites de préparer
subrepticement leur revanche, leur insurrection
par le bas. Pour ajouter aux nombreuses ramifica-
tions du film, les larves que représentent les
membres de la famille Kim sont elles-mémes
parasitées par d’autres. L.a gouvernante héberge

1. Henri Micnavx, Connaissance par les gouffres (1961, 1967)
dans Euvres completes, vol. 111, op. cit., p. 47.
2. Bong Joon-ho (réal.), Parasite, 2019, 132 min.

37

en secret son mari dans la cave de la maison des
Park, entravant le projet de contamination de cet
univers par les Kim.

A Tarriére-plan, la critique d’un systéme intel-
lectuel peut se déceler dans ce film. En un sens,
les parasites viennent s’immiscer dans une philo-
sophie. En effet, de la méme maniere que la dia-
lectique de Hegel et le rationalisme cartésien
impregnent la pensée européenne, la tradition
confucianiste est trées présente en Corée. Parmi
ses principes figure la stricte obéissance aux per-
sonnes de rang supérieur. Elle sert ainsi les inté-
réts de la classe bourgeoise. Cette dernicre pré-
tend s’ériger contre les couches les plus basses et
les transcender. Cette domination va de pair avec
une domestication des émotions. L’espace de la
maison le symbolise dans Parasite : aux pauvres les
sous-sols fétides, aux riches le salon aseptisé ; aux
pauvres le ressentiment hargneux, aux riches la
tempérance. Mais au lieu d’une transcendance,
C’est un processus sous-jacent de néoténisation
qui est a 'ceuvre. Le microcosme de cette maison
ou cohabitent trois familles, en se stratifiant,
conserve en lui des formes et des forces souter-
raines. La classe dominante, qui maitrise ses
affects et asservit les autres, n’éteint donc pas la
rage qui finit par lui exploser a la figure a la fin du
long-métrage. Les Kim et le couple Guk opposent
a la stratégie des Park, bourgeois hypocrites qui
avancent masqués, une tactique : celle d’avancer
larvés. Cette méthode évoque le devenir-mineur
conceptualisé par Deleuze et Guattari3. Pour
Anne Sauvagnargues, ce devenir « trac[e] une ligne
de fuite sociale, qui conteste la norme actuelle,
sans pour autant valoir elle-méme pour la norme
de demain, ni d’ailleurs souhaiter conquérir cette
posture majeure? ».

Les mouvements que les larves permettent de
faire sont considérables : dépasser le rationalisme
cartésien, dessiner des possibilités d’évolutions
non dialectiques, une perméabilité et une fluidité
permanentes. Les larves apparaissent en périphé-
rie de la pensée, mais viennent ensuite la travailler
de l'intérieur, lui donnant certains concepts stimu-

3. Gilles DerrvzE, Félix Guarrart, Mille plateans, Paris, Mi-
nuit, 1980, p. 143 sq.

4. Anne SAUVAGNARGUES, « Art mineur — art majeur : Gilles
Deleuze », Espaces Temps, no 78-79/2002, p. 120-132, p. 130.



Revue Proteus n° 23 — Esthétiques invertébrées

lants et féconds. La philosophie, a la fagcon de la
charogne de Baudelaire, vit de ces «noirs
bataillons de larves » qui agitent son grand corps :

Tout cela descendait, montait comme une vague
Ou s’élancait en pétillant
On elt dit que le corps, enflé d’un souffle
vague,
Vivait en se multipliant'.

Comment achever ce parcours avec les larves, qui
a os¢ emprunter quelques raccourcis dans la terre
grouillante de la philosophie contemporaine ?
Plutot que de conclure, langons énergiquement un
sort, avec Anne Sauvagnargues encore :

Contre la logique de I'un, la politique de Iidenti-
taire, vivent les tiques, les meutes, les larves, qui
bousculent nos seuils de perception et nos instru-
ments de mesure ! [...] Chaque fois que notre pen-
sée se repose sur des mots isolés, des entités
stables, qu’elle se met a compter sur ses doigts —
glissons vers les tiques, les meutes, les larves que
nous sommes, avec qui nous formons des compo-
sitions de rapports?.

La philosophe nous fait ici préférer a la rationalité
(de ratio, ce calcul du décompte sur les doigts)
I'accueil des multiplicités qui nous habitent. Oui,
glissons vers les larves que nous sommes, ram-
pons vers elles, plutdot que de chercher a nous
¢loigner de I’étoupe que leur prolifération forme.

Elise TOURTE

1. Charles BAUDELARRE, « Une charogne » (1861), Les Fleurs
dn mal, dans (Eupres complétes, Paris, Gallimard, 1975, p. 31.

2. Anne SAUVAGNARGUES, « Bditorial », dans Chimeéres, 2010/2,
n° 73, p. 9-14.

38



