
Invertébrés marins dans l’Antiquité
LES ZOOPHYTES COMME CATÉGORIE INTERMÉDIAIRE, DE 

PLATON À NÉMÉSIUS

________

Julie MINAS

(Université Paris Sorbonne, Centre Léon Robin)

Pour citer cet article :
Julie MINAS,  « Invertébrés marins dans l’Antiquité. Les zoophytes comme catégorie intermédiaire, de 
Platon à Némésius », Revue Proteus, no 23, Esthétiques invertébrées, Chloé Pretesacque et Mayeul Victor-
Pujebet (coord.), 2025, p. 13-20.

Résumé
Cet article se propose d’explorer les différents rôles que la mention des zoophytes peut jouer dans cer-
tains textes de Platon, d’Aristote et de Némésius d’Emèse. Ainsi, la mise en scène de la vie du poumon 
marin dans le  Philèbe représente un horizon possible de régression à ne pas perdre de vue, et non, 
comme chez Jean Philopon, une étape de la formation de l’homme qui sera nécessairement dépassée. 
Pour ce dernier, comme pour Aristote, évoquer les zoophytes est une manière de résoudre la question 
de la frontière entre le vivant et le végétal en postulant la continuité entre l’ordre végétal et l’ordre ani -
mal. Némésius opère une synthèse : les zoophytes sont à la fois une catégorie zoologique intermédiaire 
dans le cadre d’une conception continuiste de la nature, héritage explicite de l’aristotélisme, et une 
image repoussante de ce que peut être l’homme s’il choisit de vivre une vie non rationnelle, reprise du  
thème platonicien, et ces éléments se trouvent formulés dans les termes d’une conceptualité chrétienne.

Zoophytes — Philèbe — Scala naturae — Zoologie aristotélicienne — Némésius d’Emèse

Abstract
This article sets out to explore different roles that the mention of  zoophytes can play into some texts of  Plato, Aristotle  
and Nemesius of  Emesa. Thus, the staging of  the life of  the marine lung in the Philebus represents a possible horizon  
of  regression to be kept in mind, and not, as in John Philopon, a stage of  man’s formation that will necessarily be sur -
passed. For the latter, as for Aristotle, evoking zoophytes is a way of  resolving the question of  the frontier between living  
animals and plants by postulating the continuity between the plant and animal orders. Nemesius achieves a synthesis:  
zoophytes are both an intermediate zoological category within a continuist conception of  nature, an explicit legacy of  
Aristotelianism, and a repulsive image of  what man can be if  he chooses to live a non-rational life, a revival of  the Pla -
tonic theme, and these elements are formulated in terms of  a Christian conceptuality.

Zoophytes — Philebus — Scala naturae — Aristotle’s zoology — Nemesius of  Emesa



Revue Proteus – Cahiers des théories de l’art

Invertébrés marins dans l’Antiquité
LES ZOOPHYTES COMME CATÉGORIE INTERMÉDIAIRE, DE PLATON À NÉMÉSIUS

Introduction

La  catégorie  des  invertébrés  n’existait  pas  dans 
l’Antiquité,  et  n’était  même  pas  envisageable 
comme telle parce que les typologies zoologiques 
antiques prennent pour la  plupart  leur point de 
départ dans une distinction des « milieux » fondée 
sur  la  théorie  des  éléments1. Les  espèces 
aériennes, dont les invertébrés insectes,  évoluant 
dans le ciel, sont les plus élevées dans l’échelle des 
êtres,  alors  que  les  espèces  maritimes,  dont  les 
invertébrés mollusques, évoluant dans la mer, sont 
les plus basses. Rien ne permet alors d’associer les 
différentes espèces aujourd’hui regroupées sous la 
catégorie d’invertébrés. Nous nous pencherons ici 
seulement sur les invertébrés marins, qui ont été 
appelés,  depuis  l’Antiquité  et  jusqu’aux  natura-
listes  du  XVIIIe siècle,  les  « zoophytes »,  littérale-
ment  les  animaux-plantes.  Cette  catégorie  incluait 
pour l’essentiel certains métazoaires inférieurs, les 
spongiaires – notamment les éponges de mer – et 
les  cnidaires  – notamment les  méduses,  les  ané-
mones de mer et les coraux. Ces êtres sont locali-
sés, du fait précisément qu’ils occupent la position 
la  plus  basse  dans  la  scala  naturae,  à  la  jonction 
entre  les  animaux  et  les  végétaux.  Aristote  en 
parle  ainsi  comme d’êtres  dont  on est  « embar-
rassé  de  savoir  si  ce  sont  des  animaux  ou  des 
plantes [διαπορήσειεν ἄν τις πότερον ζῷ όν ἐστιν ἢ 
φυτόν]2 ». Les zoophytes occupent donc une posi-
tion liminaire dans l’échelle des êtres. Cet article 
s’attachera à montrer que cette position-limite fait 
d’eux une catégorie privilégiée pour interroger la 
valeur des êtres et de la vie qu’ils mènent.

1. Sur  les  différents  critères  sur  lesquels  sont  fondées  les 
classifications  zoologiques  antiques,  voir  Arnaud  ZUCKER, 
Les Classes zoologiques en Grèce ancienne. D’Homère (VIIIe av. J.-C.)  
à Élien (IIIe ap.  J.-C.), Aix-en-Provence, Presses Universitaires 
de Provence, 2005, p. 7-54.
2. ARISTOTE,  Histoire des animaux, Pierre Louis (trad.), Paris, 
Les Belles Lettres, 1969, VIII, 5, 589a4–8.

Dans  la  zoologie  aristotélicienne,  les  zoophytes 
sont une catégorie transitoire entre les animaux et 
les  végétaux,  ils  sont  le  moyen  de  montrer  la 
continuité  entre  ces  deux  ordres  du  vivant.  Or 
chez  Aristote  et  ses  successeurs  péripatéticiens, 
cette  échelle  hiérarchique  est  aussi  celle  de  la 
genèse de l’homme. Jean Philopon mobilise à sa 
suite  la  catégorie  des  zoophytes  au  titre  d’une 
étape dans la genèse de l’homme : l’embryon jouit 
d’abord  d’une  vie  végétative,  puis  s’y  surajoute 
une  vie  animale,  et  enfin  une  vie  rationnelle. 
L’homme est la superposition de ces trois vies, il 
passe  par  chacune  d’elles,  et  continue  d’exercer 
chacune d’elles. A contrario, la conception platoni-
cienne discontinuiste de la nature rend totalement 
impossible l’idée que les hommes aient participé 
ou puissent participer réellement à l’ordre végétal. 
Cette rupture n’est qu’une façon de rendre d’au-
tant  plus  frappante  et  dissuasive  la  perspective 
d’une végétalisation de l’âme humaine. Les zoo-
phytes, espèces animales aux capacités psychiques 
quasi-assimilables  à  celles  d’une  plante,  consti-
tuent  une  image,  une  projection  – qui  se  veut 
effrayante – de l’état de l’âme humaine qui n’use 
pas  de  son  intellect.  Enfin,  chez  Némésius 
d’Emèse,  l’usage  platonicien  des  zoophytes 
comme projection répulsive devient d’autant plus 
saisissant qu’il  est formulé dans les termes issus 
du christianisme de la chute de l’humanité, tout en 
étant  concilié  avec  un  continuisme  zoologique 
hérité d’Aristote.

Le continuisme aristotélicien : l’état zoophyte 
comme une étape et un aspect de l’homme

Éléments de zoologie aristotélicienne  :
la jonction continue des règnes végétal et animal

Aristote, lorsqu’il entreprend de mettre en ordre 
la multiplicité des êtres vivants, décrit trois règnes 
dans  la  nature  – minéral,  végétal  et  animal –  et 
représente le vivant sous la forme d’un alignement 
dans  une  série  progressive  caractérisée  par  une 

13



Revue Proteus no 23 – Esthétiques invertébrées

perfection croissante1. Dans le De anima, il identi-
fie deux critères caractérisant en propre l’âme des 
seuls animaux [τά ζῷ α], par opposition à celle des 
végétaux : le mouvement et la sensation2. Mais la 
précision zoologique n’est pas l’objet principal du 
De anima. Il est intéressant de voir que ces deux 
critères ne se révèlent pas infaillibles dans l’His-
toire des animaux, ou plutôt qu’ils ne sont pas déter-
minants dans certains « cas limites », dans ce texte 
qui entend observer concrètement les espèces afin 
d’en produire une classification, de façon à ordon-
ner la  nature.  Or Aristote constate par exemple 
l’existence  d’animaux  quasiment  immobiles,  qui 
ne sont donc ni tout à fait des animaux ni tout à 
fait  des  végétaux3.  En  somme,  tous  les  critères 
mobilisés  pour  tenter  de  distinguer  l’animal  du 
végétal  rencontrent  des  limites  empiriques  lors-
qu’on les met à l’épreuve de la diversité des êtres 
observables dans la nature.

Les critères de la sensation et du mouvement 
sont précisément ce qui apparaît progressivement 
et de façon presque insensible. De ce fait ils y sont 
spécifiés,  diffractés,  nuancés :  il  n’est  plus seule-
ment  question  d’immobilité  ou  de  mouvement 
local. Les méduses par exemple, considérées alors 
comme des  « orties  de  mer »,  ont  la  possibilité 
intermédiaire de se détacher temporairement, de 
cesser  d’être  immobiles  pour  une  période  don-
née4.  Et la sensibilité elle aussi est chez certains 
êtres faible, indistincte, à peine tracée [ἀμυδρῶ ς]5. 
La transition de la vie végétale à la vie animale est 
ainsi décrite au livre VIII6 de l’Histoire des animaux 
comme  très  progressive  [κατὰ  μικρὸν],  presque 
imperceptible.  Selon  ce  à  quoi  on  le  compare 
[διαφέρειν πρὸς], un même être semble faire partie 
de l’un ou de l’autre des deux ordres successifs. 
Ainsi,  « la  classe  tout  entière  des  testacés  res-
semble beaucoup à des plantes, si on la compare 
aux animaux qui se meuvent et qui marchent7 », 

1. Laura BOSSI, « II. La Grande échelle des êtres », dans His-
toire naturelle de l’âme, Paris, PUF, 2003, p. 73-120.
2. ARISTOTE,  De l’âme, Antonio Jannone (éd.), Edmond Bar-
botin (trad.), Paris, Les Belles Lettres, 1966, I, 2 403b24-27.
3. ARISTOTE, Histoire des animaux, op.  cit., I, 1, 487b6-9. 
4. Ibid., I, 1, 487b.
5. Ibid., VIII, 6, 588b.
6. Ibid.
7. Ibid., VIII, 5, 588b16-17.

mais « c’est, par une différence très légère, que les 
uns comparés aux autres semblent avoir de plus 
en plus la vie et le mouvement8 ».

La limite est difficile, si ce n’est impossible, à 
tracer. De ce fait, la démarche d’Aristote consiste 
à estimer dans quelle proportion un être participe 
de la vie animale, et dans quelle proportion il par-
ticipe  de  la  vie  végétale,  à  déterminer  de  quel 
ordre il relève davantage [μᾶλλον μετέχειν]. Il ne 
s’agit plus de séparer distinctement deux ordres, 
mais d’identifier des êtres de transition. Ces êtres, 
qui permettent de penser la frontière, la jonction 
– continue,  ininterrompue  [συνεχής] –  entre  les 
animaux et les végétaux, sans remettre en ques-
tion l’existence de ces deux ordres9, sont précisé-
ment les zoophytes, posés comme catégorie zoo-
logique intermédiaire10.

D’ailleurs,  ainsi  qu’on vient de le dire,  le passage 
des plantes aux animaux est si bien sans lacune [Ἡ 
δὲ μετάβασις ἐξ αὐτῶ ν εἰς τὰ ζῷ α συνεχής ἐστιν] que, 
pour certains êtres qu’on trouve dans la mer, on est 
embarrassé de savoir si ce sont des animaux ou des 
plantes11.

Dans  la  zoologie  aristotélicienne,  les  zoophytes 
sont donc le moyen de montrer le lien, le passage, 
de rendre compte théoriquement de l’hypothèse 
de la continuité de la nature [φύσις] tirée de l’ob-
servation empirique des êtres.

Jean Philopon et l’embryologie aristotélicienne  :
les zoophytes pour comprendre l’être humain

Chez  Aristote,  cette  hypothèse  continuiste  ne 
s’applique pas seulement à la nature, mais égale-
ment à la genèse des êtres et notamment à celle de 
l’être humain. De cette façon, elle ne conduit pas 
seulement à hiérarchiser de façon continue les dif-
férents êtres les uns par rapport aux autres, mais 

8. VIII, 6, 588b21-23.
9. Arnaud  ZUCKER,  Les  Classes  zoologiques  en  Grèce  ancienne.  
D’Homère  (VIIIe av.  J.-C.)  à  Élien  (IIIE ap.  J.-C.),  Aix-en-Pro-
vence, Presses Universitaires de Provence, 2005.
10. Danièle VIAL, « Les méduses : histoire de leur classifica-
tion, de leurs moyens d’étude et de leur représentation, de 
l’Antiquité à la fin du XIXe siècle », Thèse de doctorat, Uni-
versité de Lyon, 2018, p. 26.
11. ARISTOTE, Histoire des animaux, op.  cit.,VIII, 5.

14



Revue Proteus – Cahiers des théories de l’art

également  à  évaluer  axiologiquement  les  diffé-
rentes  étapes – franchies  sans rupture,  de façon 
continue – que traverse l’être humain dans sa for-
mation.  Cela  se  traduit  de  façon  explicite  dans 
l’embryologie  aristotélicienne,  qui  nous  est 
connue via le traité  De la  génération  des  animaux, 
mais aussi, et peut-être même davantage, par l’in-
termédiaire de commentaires et de textes de phi-
losophes ultérieurs, qui s’appuient sur les concep-
tions d’Aristote et les prolongent.

Il est explicite dans le traité De la génération des  
animaux que  l’hypothèse  continuiste  aristotéli-
cienne  s’applique  également  à  la  genèse  de 
l’homme alors qu’il n’est encore qu’un embryon. 
Aussi  continu  que  soit  ce  processus  embryon-
naire, on peut y distinguer des stades, tout comme 
dans l’ordre continu de la nature on peut distin-
guer des espèces, y compris des espèces intermé-
diaires1.  Ainsi les embryons « ont l’âme nutritive 
[τὴν  θρεπτικὴν  ψυχὴν],  et  bientôt  aussi  ils  ont 
l’âme  sensible,  qui  fait  l’animal  [τὴν  αἰσθητικὴν 
καθ’ ἣν ζῷ ον] ». Car « ce n’est pas d’un seul coup 
que l’être devient animal et homme, animal et che-
val » [οὐ γὰρ ἅμα γίγνεται ζῷ ον καὶ ἄνθρωπος οὐδὲ 
ζῷ ον  καὶ  ἵππος]2.  Aristote  considère  donc  que 
l’embryon humain passe, dans le temps de la ges-
tation, du stade de ce simple vivant qu’est le végé-
tal, au stade de l’animal, de l’animé, qu’il franchit 
la  frontière  qui  est  incarnée,  manifestée  par  la 
catégorie zoologique des zoophytes.

C’est précisément ce qui est exposé dans 
certains textes ultérieurs. Le principal texte faisant 
état de l’embryologie aristotélicienne est l’Ad Gau-
rum attribué à Porphyre. L’auteur du traité consi-
dère cependant que l’embryon n’actualise pas les 
capacités distinctives de l’animal que sont la sensa-
tion et la motricité, mais devient simplement apte 
à  les  recevoir,  d’un  coup  et  de  l’extérieur,  au 
moment de la naissance. C’est donc une déforma-
tion de la doctrine originelle d’Aristote, qui consi-

1. Gwenaëlle  AUBRY, « La doctrine aristotélicienne de l’em-
bryon et sa réinterprétation par Porphyre », dans Luc Bris-
son,  Gwenaëlle  Aubry,  Marie-Hélène Congourdeau, Fran-
çoise Hudry (dir.), Porphyre. Sur la manière dont l’embryon reçoit  
l’âme, Paris, Vrin, 2012, p. 49-51.
2. ARISTOTE,  De la  génération  des  animaux,  Jules  Barthélemy-
Saint  Hilaire  (trad.),  Paris,  Hachette,  1887  II,  4,  736b36-
737a4.

dère  que,  si  le  mode de  vie  de  l’embryon n’est 
bien, dans un premier temps, que végétatif, il n’en 
devient pas moins, au cours de la gestation, sensi-
tif, de sorte que l’embryon, dès avant la naissance, 
doit  être  considéré  comme  un  animal3.  Cette 
déformation n’est pas reprise par Jean Philopon, à 
Alexandrie, au IVe siècle, lorsqu’il se demande si 
l’embryon  est  ou  non  un  vivant  (ou  animal) 
[ζῷ ον]. Cette discussion de Jean Philopon s’inscrit 
dans un commentaire des définitions qu’Aristote 
donne du vivant [τό ζῷ ον] et de la vie [ἡ ζωή] dans 
le Traité de l’âme4. C’est pourquoi c’est ce texte que 
nous choisissons d’étudier ici5.

Dans  son  commentaire,  Jean  Philopon  men-
tionne notamment les deux critères de la sensa-
tion et du mouvement, qui marquent le passage 
d’une vie végétale à une vie animale. Il conclut ses 
réflexions sur chacun de ces critères par une com-
paraison entre les facultés des embryons et celles 
des  zoophytes.  Concernant  le  mouvement  par 
exemple, il constate que les embryons sont appa-
remment dotés du mouvement local,  mais qu’ils 
ne peuvent quitter la mère à laquelle ils sont atta-
chés,  et  de  ce  fait  considère  qu’ils  se  meuvent 
d’une façon analogue à celle des zoophytes6. Mais 
cette  mention  des  zoophytes  ne  permet  pas  de 
trancher la question initiale, qui était de savoir si 
les  embryons  sont  animés.  Que  les  embryons 
soient dotés des mêmes types de mouvement et 
de sensation que les zoophytes n’en fait précisé-
ment ni des êtres dotés d’une âme végétative, ni 
des êtres dotés d’une âme sensitive. La comparai-
son avec les zoophytes est au contraire une invita-
tion à formuler la question autrement que comme 
une disjonction et à y apporter une réponse conti-
nuiste :  la  frontière est franchie progressivement 
avant même la naissance.

3. Ibid.
4. Aristote, De l’âme, op.  cit., II, 1.
5. En ayant à l’esprit que Jean Philopon avait de toute évi-
dence  lu  l’Ad  Gaurum et  s’en  inspirait.  Marie-Hélène 
CONGOURDEAU,  « La  Postérité  byzantine  de  l’Ad Gaurum », 
dans  Luc  Brisson,  Marie-Hélène  Congourdeau,  Jean-Luc 
Solère (dir.), L’embryon. Formation et animation. Antiquité grecque  
et latine, traditions hébraïque, chrétienne et islamique, Paris, Vrin, 
2008, p. 185-198.
6. Voir notamment Jean PHILOPON, In Aristotelis De Anima li-
bros Commentaria, Michael Hayduck (éd.), Berlin, Reimer, XV 
213, 24 - XV 214, 10.

15



Revue Proteus no 23 – Esthétiques invertébrées

De fait, à la fin de son argumentation, Jean Philo-
pon expose une vision aristotélicienne des ordres 
du vivant, dans laquelle les zoophytes trouvent bien 
leur place intermédiaire entre la vie végétative et la 
vie animale irrationnelle. Il  applique ensuite cette 
conception à la formation de l’homme. Les zoo-
phytes représentent alors un certain stade intermé-
diaire du développement humain.

[L]’ordre est le suivant : tout d’abord l’inanimé [τὸ 
ἄψυχον], puis la vie végétale [ἡ φυτικὴ ζωή], ensuite 
celle des zoophytes [ἡ τῶ ν ζῳ οφύτων], puis celle des 
êtres irrationnels [ἡ τῶ ν ἀλόγων,], et en dernier celle 
des êtres rationnels [ἡ τῶ ν λογικῶ ν], il faut observer 
que la nature emprunte le même ordre que la créa-
tion  [τῆς  δημιουργίας].  Après  la  coagulation  du 
sperme ce  qui  est  conçu est  quelque chose d’in-
animé, puis une fois organisé il ressemble d’abord à 
une plante tant qu’il est dépourvu de la sensation, 
puis en progressant il reçoit la sensation du toucher 
et  le  mouvement  [τάς  τε  μεταβατικὰς  κινούμενα 
κινήσεις]  il  ressemble  alors  aux  zoophytes  étant 
attaché à son principe qui est la matrice,  comme 
ceux-ci [les zoophytes] [sont attachés] à des pierres 
ou aux coquillages qui les contiennent, et ce jusqu’à 
l’accouchement ;  à  ce moment ils  deviennent des 
animaux achevés,  qui se meuvent du mouvement 
de  déplacement  et  qui  se  nourrissent  par  leurs 
propres organes, je veux dire par la bouche et ce 
qui s’ensuit, et ils usent de tous leurs sens ; enfin 
dans le cas des hommes ils reçoivent aussi la vie 
rationnelle, alors qu’ils vivaient au départ de la vie 
irrationnelle. (XV 214, 13-25)1

Ce qui  nous intéresse  à  partir  d’Aristote  et  des 
prolongements que l’on trouve chez Jean Philo-
pon, c’est, d’une part, ce constat fondamental que, 
non  seulement  l’homme  a  commencé  par  être 
semblable à un animal, en ce sens qu’il disposait 
des seules facultés d’un animal, mais encore qu’il a 
commencé  par  être  presque  semblable  à  une 
plante, ce que permet de penser l’analogie avec les 
zoophytes.  D’autre  part,  est  fondamental  le  fait 
que l’homme ne perd pas ces facultés qui ont été 
les premières dont il a disposé, il continue à les 
exercer, à les actualiser. La relation entre les types 
d’âme – végétative, sensitive puis rationnelle – et 

1. Jean  PHILOPON,  In Aristotelis De Anima libros Commentaria, 
éd. Michael Hayduck (éd.),  Berlin,  Reimer,  1896 ;  l’autrice 
traduit tous les passages cités.

les types d’êtres n’est pas une relation bijective2. 
Ainsi, les animaux (ou vivants) [ζῷ α] ont une âme 
végétative  et  une  âme  sensitive,  et  les  hommes 
(c’est-à-dire les animaux rationnels) ont une âme 
végétative, une âme sensitive et une âme intellec-
tive. L’homme, disposant de ces trois âmes, est la 
superposition  de  ces  trois  vies,  végétative,  ani-
male, puis enfin rationnelle, et non la substitution 
successive des unes par  les  autres.  Dès lors,  on 
peut y voir une forme de leçon de modestie, en ce 
sens minimal que, l’homme est certes un « animal 
rationnel » au sommet de l’échelle des êtres dans 
la nature, dans le monde sublunaire, mais qu’il est 
toujours  aussi  également  cet  être  liminaire,  ce 
presque végétal, à la manière des zoophytes.

L’homme n’a donc pas opéré un saut définitif 
vers ce niveau supérieur qui le caractérise dans la 
typologie  zoologique  antique,  il  reste  rattaché  à 
l’ensemble des êtres  qui  lui  sont  inférieurs,  non 
seulement  aux  animaux mais  aussi  aux  plantes : 
l’homme  est  aussi  végétatif.  Cet  état  de  fait  se 
trouve justifié en contexte aristotélicien par l’hy-
pothèse de la continuité du vivant. Nous souhaite-
rions maintenant montrer comment, même dans 
un  contexte  doctrinal  platonicien,  qui  considère 
l’homme  comme  séparé  ontologiquement  de 
façon radicale du règne végétal, l’âme reste mena-
cée de végétalisation.

Platon et Némésius : les zoophytes comme 
image de la déchéance de l’homme

Les discontinuités platoniciennes  :
la végétalisation liminaire de l’âme humaine3

Dans le platonisme, les zoophytes ne constituent 
pas une catégorie à part entière dont les caracté-
ristiques seraient listées.  Platon ne porte pas un 
intérêt à la zoologie analogue à celui d’Aristote, il 

2. Thomas  BÉNATOUÏL, « Mouvements et vie chez Aristote : 
Quelques remarques “autour’’ des plantes », in Anais de Filo-
sophia Clássica, vol. 13, no 25, 2019, p. 11.
3. Ces éléments sur la conception platonicienne sont davan-
tage  développés  dans  cet  article :  Julie  MINAS,  « Mentions 
des zoophytes chez Platon, Aristote et certains commenta-
teurs byzantins : l’occasion d’un discours sur l’homme », Ac-
ta  Antiqua  Academiae  Scientiarum Hungaricae,  vol. 62,  no 1-3, 
2022, p. 197-208.

16



Revue Proteus – Cahiers des théories de l’art

ne s’y intéresse pas pour elle-même, mais utilise le 
matériau  zoologique  de  manière  spécifiquement 
philosophique,  en  y  superposant  une  probléma-
tique  axiologique1.  Ainsi,  dans  la  classification 
zoologique du Timée2, les différentes espèces sont 
comprises comme le résultat d’un processus d’in-
volution, de dégradation le long de la scala naturae. 
Dans la zoogonie, la transformation d’une espèce 
en  une  autre  par  les  dieux  suit  la  dégénération 
intellectuelle et morale des âmes rationnelles : les 
dieux remodèlent les corps humains en corps ani-
maux afin qu’ils reçoivent les âmes inférieures. Par 
exemple, quand la rationalité n’a plus le contrôle 
de  l’âme,  l’animal  n’a  plus  besoin  d’avoir  des 
membres  et  une  tête.  Dès  lors,  les  différentes 
espèces, situées plus ou moins haut dans l’échelle 
de la nature, sont ce en quoi pourra venir se réin-
carner l’âme de l’homme qui n’a pas mené une vie 
guidée par la raison. Cela dicte une conception et 
une classification des animaux qui ne les séparent 
pas  essentiellement  de  l’homme.  Cela  implique 
que  l’homme  ne  doit  pas  considérer  comme 
acquise  sa  « supériorité »  par  rapport  aux autres 
animaux. D’une certaine façon, tous les animaux 
sont aussi partie de nous, ils sont comme un sys-
tème de signes et de symboles montrant ce que 
l’homme pourrait devenir.

Dans ce contexte, l’analogie avec les zoophytes 
permet de rendre compte de la déchéance la plus 
grave pour l’homme : ils représentent la possibilité 
pour l’âme humaine de n’être guère plus que l’âme 
d’une plante. Dans le Philèbe3, Platon met en scène 
un  homme4 menant  la  vie  d’un  poumon marin 
[πλεύμονος]  – ce  qui  désigne  probablement  une 
éponge de mer ou une ascidie –, et plus générale-
ment  une  vie  équivalente  à  celle  de  n’importe 
quelle bête marine enfermée dans sa coquille [ὅσα 
θαλάττια  μετ’ὀστρείνων  ἔμψυχά]5.  Il  caractérise 

1. D’après la communication de Dimitri EL MURR, « Zoolo-
gie et zoogonie platoniciennes :  critique de l’anthropocen-
trisme  et  psycho-centrisme »,  dans Séminaire  « Animaux, 
animalité et vie animale : regards sur les constructions an-
tiques de l’animal », 11-18 février, 2021, ENS, Paris.
2. Voir Timée, 90e-92c.
3. Texte et traduction d’après : PLATON, Philèbe, Auguste Diès 
(éd. et trad.), Paris, Les Belles Lettres, 2002.
4. Sylvain  DELCOMMINETTE,  Le Philèbe de Platon. Introduction à  
l’agathologie platonicienne, Leyde, Brill, 2006, p. 160-171.
5. Voir Philèbe, 21c7-8.

cette vie par le fait qu’il ne peut y être fait aucun 
usage de l’intellect. Or pour Platon, la détermina-
tion des affections sensibles relève de l’intellect, 
et ce qui est indéterminé [ἄπειρον] échappe à la 
perception. Cela signifie qu’une vie de poumon 
marin  ne  permet  d’avoir  que  des  affections 
insensibles,  c’est-à-dire  des  affections  qui  n’at-
teignent pas le φρονιμον, l’intellect6.  En lui refu-
sant  toute  sensation  réelle,  Platon  rabaisse 
l’homme  qui  vit  une  vie  de  zoophyte  en-deçà 
même de la vie animale, au niveau de la vie végé-
tative.

Pour Platon cependant, l’homme ne peut pas 
réellement  se  végétaliser.  Contrairement  à  Aris-
tote, il n’a pas formulé de principe de continuité 
entre  tous  les  êtres  vivants.  La  gradation  de 
l’échelle des êtres laisse place à deux discontinui-
tés fondamentales, dont une entre les plantes et le 
reste des vivants.  Cela signifie  que les âmes qui 
sont soumises au système rétributif  qui les rend 
susceptibles de descendre et remonter sur l’échelle 
des vivants ne peuvent descendre si bas qu’elles 
deviennent  semblables  aux  âmes  des  végétaux7. 
Mais précisément, la mention des zoophytes, via 
l’image  du  poumon marin,  permet  à  Platon  de 
faire mention d’une forme de « végétalisation » de 
l’âme de l’homme tout en s’évitant une contradic-
tion avec les principes de sa zoologie. Si « végétali-
sation » de l’âme de l’homme il y a, elle ne peut 
être comprise que sur le mode d’un passage à la 
limite, ce que permet précisément l’analogie avec 
les zoophytes. Faire mention de ce type de vivants 
permet  à  Platon  de  signifier  que  les  hommes 
peuvent faire usage de leur âme d’une façon qui 
ne leur demande pas plus que ce dont une âme 
végétative serait  capable,  sans remettre en ques-
tion le fait que la troisième espèce d’âme, celle des 
plantes, est exclue de la métempsychose (c’est-à-
dire  du  cycle  des  réincarnations  de  l’âme).  En 
effet, dans la classification zoologique du Timée les 
zoophytes  font  bien  partie  des  « animaux »,  en 
l’occurrence  de  la  quatrième  catégorie  des  ani-
maux, la plus basse, localisée au fond des mers, 

6. Voir Timée, 64a4-c3.
7. Luc  BRISSON,  Le Continuum de la vie chez Platon  : des dieux 
aux plantes,  dans Luc Brisson, Francesco Franterotta (dir.), 
Lire  Platon,  Paris,  Presses  Universitaires  de  France,  2014, 
p. 156-157.

17



Revue Proteus no 23 – Esthétiques invertébrées

aux côtés des autres mollusques et poissons qui 
ne respirent pas de l’air pur mais de l’eau impure 
comme leur âme1.

Les zoophytes restent de façon presque axio-
matique  des  êtres  intelligents,  dotés  en  principe 
d’une âme rationnelle. Pourtant, s’ils ne font pas 
usage de leur intellect, ils vivent de façon dégra-
dée,  inférieure à leurs possibilités,  et  sont de ce 
fait équivalents aux végétaux en termes de niveau 
intellectuel. C’est de cette ambivalence que se sert 
Platon pour représenter la  pire vie que peuvent 
choisir de mener les hommes.

Némésius d’Émèse  : l’homme décide de sa nature  ; les 
zoophytes image du mauvais choix

Dans  un  dernier  temps,  examinons  l’usage  que 
fait, au Ve siècle, l’évêque d’Émèse, Némésius, de 
la  catégorie  des  zoophytes.  Il  leur  conserve  la 
fonction d’image répulsive que nous avons mise 
en évidence chez Platon, et la transpose dans un 
cadre  de  pensée  différent.  Némésius  opère  en 
effet  la  synthèse  de  deux  éléments  issus  de 
contextes  théoriques  distincts :  la  nécessité  de 
poser les zoophytes comme catégorie zoologique 
intermédiaire  dans  le  cadre  d’une  conception 
continuiste  de  la  nature  – héritage  explicite  de 
l’aristotélisme –,  et  l’utilisation  des  zoophytes 
comme image  repoussante  de  ce  que  peut  être 
l’homme s’il choisit de vivre une vie non ration-
nelle – reprise du thème platonicien, et il formule 
ces éléments issus de la philosophie grecque dans 
les termes d’une conceptualité chrétienne.

Ainsi,  le  De  natura  hominis reprend  les  deux 
aspects  caractéristiques  de  la  conception  conti-
nuiste  de la  nature que nous avons mis  en évi-
dence  chez  Aristote,  à  savoir  que  la  continuité 
caractérise  le  passage  d’une  espèce  à  une  autre, 
mais de façon cumulative, de sorte que l’homme 
participe encore des natures des êtres qui lui sont 
inférieurs. D’une part,  la transition des végétaux 
aux animaux est  continue,  les  deux critères  que 
sont  la  sensation  et  le  mouvement  apparaissent 
progressivement,  et  cette  progressivité  s’incarne 
dans des espèces intermédiaires.

1. PLATON,  Œuvres  Complètes,  Tome  X :  Timée-Critias,  Albert 
Rivaux (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1925, 92a7-c1.

Le créateur […] a  fait  des  pinnes-marines et  des 
orties  de  mer  une  sorte  de  végétaux  sensibles 
[ὥσπερ αἰσθητικὰ δένδρα]. Il les a enracinées dans 
la  mer  comme  des  plantes,  il  les  a  revêtues  de 
coquilles semblables à une écorce, et il les a axées 
au sol comme des arbrisseaux : cependant il leur a 
donné le sens du tact qui appartient aux animaux 
[ἐνέδωκε  τὴν  ἁπτικὴν  τὴν  κοινὴν  πάντων  ζῴ ων 
αἴσθησιν]2.

D’autre part,  « il  est évident que l’homme parti-
cipe de la nature des êtres inanimés, de celle des 
êtres animés irraisonnables,  et de celle des êtres 
doués de raison » [Κοινωνεῖ  γὰρ τοῖ ς μὲν ἀψύχοις 
κατὰ τὸ σῶμα καὶ τὴν ἀπὸ τῶ ν τεσσάρων στοιχείων 
κρᾶσιν].

Ce partage de caractères communs, ou dans les 
termes de Némésius cette communauté [κοινωνία] 
de caractères,  est  une conséquence directe de la 
continuité  du  vivant.  Les  différences  entre  les 
êtres sont si minimes, insensibles [κατ’ ὀλίγον] que 
ceux-ci doivent bien conserver quelque chose en 
commun. Les zoophytes sont alors le paradigme 
de cette proximité qui induit un partage entre tous 
les  êtres,  de  par  leur  façon d’avoir  part  à  deux 
ordres d’espèces extrêmement différents :  le sys-
tème nutritif  des végétaux et les animaux doués 
de  mouvement,  de  sensation,  et  pour  certains 
presque  déjà  de  rationalité.  Ainsi,  « il  y  a  entre 
tous un lien d’origine et de nature » [καὶ ἀσύμβατα 
καὶ ἄνευ δεσμοῦ τινος εἶναι συμφυοῦς καὶ φυσικοῦ] 
(chapitre 1). Mais cette parenté généralisée entre 
tous les êtres se trouve expliquée en termes chré-
tiens d’une façon originale chez Némésius. C’est 
sa façon de rendre compte en dernière instance de 
la continuité du vivant : leur origine commune est 
celle  de  la  création  divine.  C’est  le  créateur  [ὁ 
δημιουργὸς] qui s’est plu « à rattacher entre elles 
par des transitions insensibles les natures les plus 
différentes,  afin  de  mettre  de  l’unité  dans  son 
œuvre  et  de  la  liaison  entre  toutes  ses  parties 
[ὥστε μίαν εἶναι καὶ συγγενῆ τὴν πᾶσαν κτίσιν]. Cela 
démontre bien évidemment qu’un seul créateur a 
présidé  à  la  formation  de  tous  les  êtres3 ».  La 
continuité du vivant, héritée d’Aristote, n’est pas 

2. NÉMÉSIUS, De la nature de l’homme, M. J. B. Thibault (éd. et 
trad.), Paris, Hachette, 1844, chapitre 1.
3. Ibid., Chapitre 1.

18



Revue Proteus – Cahiers des théories de l’art

seulement un état de fait constaté, elle est le fait 
de la volonté mise en œuvre du « créateur ». On 
retrouve ici la trace de la conception chrétienne de 
la  création,  présente  au  début  de  la  Genèse :  un 
événement  ponctuel  et  unique,  par  opposition 
avec l’idée aristotélicienne que le cosmos est éter-
nel et sans commencement1.

Le terme δημιουργὸς (démiurge) est une réfé-
rence au Timée de Platon, où est décrit l’engendre-
ment et l’ordonnancement du monde et des diffé-
rences espèces de vivants qui le composent par un 
dieu artisan. Le statut de « mythe vraisemblable » 
[εἰκὼς λόγος / μῦθος] de ce discours a fait l’objet 
de  vives  controverses,  et  ce  dès  l’Antiquité2.  La 
plupart des auteurs chrétiens, parmi lesquels Jean 
Philopon, ayant tenté de construire une doctrine 
syncrétique alliant les philosophes antiques (poly-
théistes  païens)  et  le  christianisme,  ont  opté  de 
façon assez systématique pour une interprétation 
littéraliste créationniste du  Timée,  suivant en cela 
certains médioplatoniciens, tels Plutarque et Atti-
cus3.  Platon est une autorité décisive dans le  De 
natura hominis,  non seulement par la thèse d’une 
création du monde dans le temps par le dieu, mais 
aussi à travers l’idée que la communauté entre les 
êtres suit une gradation axiologique4. Dès lors, il 
s’agit de choisir à quels êtres s’identifier – élément 
que nous avons expliqué à partir du  Timée et du 
Philèbe de Platon – puisque la nature humaine n’est 
pas préexistante, déjà déterminée, mais dépend de 
la vie que l’on mène. Ainsi, « l’homme se trouve 
donc placé sur les confins de la nature irraison-
nable et de la nature raisonnable » [Ἐν μεθορίοις 
οὖν τῆς ἀλόγου καὶ λογικῆς φύσεως] : si, s’attachant 

1. Teun  TIELEMAN, « The Use of  Aristotle’s Biology in Ne-
mesius’  On  Human  Nature »,  Journal  of  Ancient  Philosophy, 
vol. 15, no 2, 2021, p. 170-189.
2. Voir pour les références bibliographiques et le status quaes-
tionis :  Federico  Maria  PETRUCCI,  « A  living  reasonable  ac-
count : on the status of  Timaeus’  eikōs logos (again) »,  Journal  
of  Hellenistic Studies, vol. 144, 2024, p. 209-227.
3. Voir PLUTARQUE, De animae procreatione ; ATTICUS, fr. 4 DP ; 
Federico Maria PETRUCCI, « Il temporalismo radicale di Atti-
co :  ripensare  l’economia  dell’  ordinamento  demiurgico », 
Antiquorum Philosophia, vol. 15, 2021, p. 105-120.
4. David Lloyd  DUSENBURY,  « 2.  The World City :  On Hu-
man Nature », in Nemesius of  Emesa on Human Nature. A Cos-
mopolitan Anthropology from Roman Syria, Oxford, Oxford Uni-
versity Press, 2021.

à son corps, il se concentre dans ses besoins phy-
siques, il aspirera à vivre de la vie des animaux », 
alors que, « si, se laissant guider par sa raison, il 
méprise les voluptés corporelles, il mènera une vie 
divine, très agréable à Dieu, et très conforme à sa 
propre nature ; et il sera comme un être céleste, 
selon ces paroles de l’Écriture-Sainte ». Les zoo-
phytes conservent leur caractère d’image repous-
soir, de représentation et d’incarnation de ce que 
sont certains hommes et de ce que tous peuvent 
devenir s’ils ne choisissent pas de mener une vie 
rationnelle.

Némésius  développe  le  concept  de  choix 
[προαίρεσις]  – déjà  présent  dans  le  Philèbe –  en 
soutenant que, si tous les êtres ont bien quelque 
chose en partage qui les unit en une communauté, 
celle de l’unité de la création, « il n’y a pas de com-
munauté  entre  les  hommes et  les  animaux irra-
tionnels concernant le choix5». Il y a chez Némé-
sius l’idée que seule la raison, la rationalité rend 
autonome, au sens de capable de faire des choix 
libres6. Se trouve exprimée dans les termes de la 
Bible,  la  thèse inspirée de Platon,  selon laquelle 
« nous avons un pouvoir de changement qui nous 
rend changeables dans notre nature7 », et que si le 
bon choix consiste à suivre la raison et à pour-
suivre la vertu et la piété, l’homme insensé peut 
préférer devenir seulement un animal, et même le 
plus  inférieur  des  animaux,  le  zoophyte. Nous 
prenons la décision de notre nature.

Conclusion

Ainsi,  quoique  la  zoologie  moderne  ait  montré 
que la catégorie des zoophytes n’est  pas fondée 
comme telle, et que les espèces qu’elle regroupait 
soient  désormais  classifiées  différemment,  les 
siècles pendant lesquels cette catégorie a été utili-
sée,  et  notamment  ceux  au  cours  desquels  elle 
trouve son origine, ont donné lieu à un imaginaire 
et à des représentations riches. Pour Aristote, Jean 
Philopon et les aristotéliciens, ces représentations 
sont une façon de rappeler que l’homme participe 

5. Chapitre 33, 38 et 39.
6. Ibid.
7. Chapitre 41.

19



Revue Proteus no 23 – Esthétiques invertébrées

non pas de la seule nature proprement humaine 
mais aussi de l’ordre animal et même de l’ordre 
végétal.  Pour  Platon,  Némésius  et  les  chrétiens 
imprégnés  de  platonisme,  elles  sont  le  moyen 
d’engager l’homme à vivre une certaine vie digne 
de ses  qualités  propres,  i.e. faisant  honneur à  la 
raison dont il est doté. La possibilité de déchoir 
jusqu’à cette vie la plus basse possible est donc à 
la  fois  une leçon d’humilité,  et  un appel  à  bien 
vivre, à user de son intellect.

Julie MINAS

20


